
인공지능(artificial intelligence: 

AI) 알파고(AlphaGo)와 이세돌 9단

의 바둑대결이 끝났다. 결과는 4승 1

패로 알파고의 승리였다. 당초 인간의 

우위가 예측되기도 했는데 충격적인 

결과다. 이번 대국을 위해 알파고는 

1,202개의 CPU와 176개의 GPU(그래

픽프로세서유닛)로 무장해, 이 9단의 

과거 기보와 약 3,000만 번의 착점학

습, 그리고 100만 번의 시뮬레이션 대

국을 했다고 한다.

어떤 이들은 결과에 대해 불공정 

게임이라 비판하기도 한다. 첫째, 알

파고는 이 9단을 상대하기에 최적화

된 인공지능이라는 것이다. 이 9단의 

약점과 과거 패배의 학습을 통해서 

승리확률을 높였다는 주장이다. 실

례로 스포츠 경기에서, 상위 랭킹 선

수가 특정 선수에 약한 경우가 있는

데 바로 약점을 알기 때문이다. 

알파고 쇼크, 인류문명의  

위기인가? 아니면 기회인가?

둘째, 게임의 규칙 문제를 지적하

기도 한다. 인공지능은 정해진 시간

에 연산할 수 있는 양이 인간보다 수

억 배나 우수하다. 때문에 동일한 시

간이 주어진다면 당연히 인간에 비

해 인공지능이 많은 수를 계산할 수 

있다. 인간을 기준으로 한 게임시간 

제약이 오히려 인간에게 불리하다는 

지적도 있다. 

일부 비판에도 인공지능의 능력

은 여러 분야에서 확인된다. IBM

의 의료 인공지능인 <닥터 왓슨(Dr. 

Watson)>은 200만 페이지의 전문서

적, 150만 명의 환자 기록을 학습해

서 암과 관련한 진단과 치료에 도움

을 주고 있다. 금융투자업계에서는 

자산관리나 주식매매 등을 전담하는 

인공지능이 등장했다. 언론사 로봇기

사는 개발된 지 오래다. 경제지 <파

이낸셜뉴스>는 2월부터 로봇기자를 

채용했는데 이름은 ‘IamFNBOT’이

다. 테스트 기간이라 인간기자가 최

종 교정을 하지만 한 기사 작성에 걸

리는 시간이 0.3초라고 한다. 세계적 

통신사 <AP>도 2014년부터 자동뉴

스 시스템을 도입해 뉴스작성 건수를 

늘렸다고 한다. 

인간은 야만과 약육강식, 감성적인 

동물계와는 다른 이성과 합리성의 

힘으로 지구 생태계의 정점에 서 있

다. 그렇다면 인간이 만든 인공지능

은 인간 사유능력과 이성을 능가할 

수 있을까? 과학기술, 특히 인공지능 

발전에 따라 인류문명의 미래에 대해 

학자들은 3가지 시각으로 논의하고 

있다. 

첫째, 낙관적인 시각이다. 인간은 

인공지능과 달리 통합적이고, 이성과 

감성을 지닌 존재이기 때문에 다양

한 창조적 사유가 가능하다. 인공지

능은 단지 연산과 계산 등에서 부분

적으로 인간을 이기고 있을 뿐이고 

다른 능력은 취약하다는 지적이다. 

둘째, 비관적인 시각도 있다. 1999

년에 기계가 인간을 숙주로 삼아 지

배한다는 영화 매트릭스는 인공지

능으로 인한 인류문명의 파괴를 경

고하고 있다. 페이스북(Facebook.

com)의 안면인식 프로그램 ‘딥페이

스’는 정확도가 97%가 넘는다. 그러

다 보니 얼굴사진만 있으면 타인의 

페이스북 계정을 찾아 각종 개인정

보를 알 수 있다는 문제를 안고 있다. 

더 심각한 문제는 살상을 목적으로 

하는 인공지능 전투로봇이 등장할 

수도 있다는 점이다. 

셋째, 인공지능의 효과적인 활용분

야에 대한 정립이 필요하다는 입장

이 있다. 인공지능이 가지고 있는 장

단점을 파악해 영역의 한계를 제시해

야 한다는 것이다. 

인공지능 다루기 위해 

제도적·윤리적 문제 고민해야

인공지능은 바둑에서 몇 집 차이로 

이기고 지는 것과 같은 연산처리능력

의 속도나 결정은 빠르고 정확하지

만, 윤리적 대응은 불가능하다. 마이

클 샌델(Michael J. Sandel)의 『정

의란 무엇인가』에도 나왔던 ‘도덕적 

딜레마(moral dilemma)’ 상황에 직

면하면 혼란을 보인다는 것이다. 예

를 들면 인공지능 선박이 난파당할 

경우, 인간은 인류애적인 가치로 어

린이, 노약자, 여성 순으로 구출을 할 

것이다. 그러나 인공지능에 ‘다수의 

사람을 구해야 한다’고 입력되어 있

다면, 건장한 많은 사람은 살아남겠

지만 약자들은 오히려 더 희생당할 

수 있다. 

인공지능은 아직 미완성이다. 하지

만 인공지능은 스스로 학습할 수 있

어 언젠가는 특정분야에서 인류를 

대체할 수 있다. 그럴 경우 인류 문명

은 어떻게 될 것인가? 

인류의 문명사를 돌이켜 본다면, 

인공지능이 완전히 인간을 대체하거

나 역으로 인간을 지배할 수 있을지

는 의문이다. 특히 창조와 창의성이 

요구되는 분야에서 인공지능이 인간

을 넘어설 수 없을 것이다. 인공지능

이 자연의 색감을 보고 미(美)를 느

낄 수 있을까? 베토벤의 전원교향곡

을 들으면 행복할 수 있을까? 새로운 

현상을 추론과 주장으로 만들 수 있

을까? 현 단계의 인공지능은 인간의 

뇌와는 거리가 멀다. 학습된 특정 분

야에서만 뛰어날 뿐 스스로 자신의 

존재를 자각하는 자아는 없다. 

이제 우리가 준비할 것은 효과적으

로 인공지능을 다룰 수 있는 준비와 

함께 제도적·윤리적인 문제를 고민해

야 한다는 점이다. 이는 단지 과학기

술의 문제만이 아니기 때문에 인문학

과 사회과학의 도움이 필요할 수 있

다. 생명공학을 연구하는 학자들에

게 윤리적 문제에 대한 제약이 있는 

것과 마찬가지로, 정보통신기술에도 

최소한의 제재장치가 필요할 것이다. 

이제 정보사회의 기술발전으로 인류

문명은 기술을 어떻게 제어하느냐가 

중요한 사회과학적, 인문학적 목표가 

될 것이다. 우리에게 남겨진 과제는 

정보사회를 현명하게 살 수 있는 바

람직한 가치를 연구하는 것이 될 것

이다. 이를 위한 기술적·사회적·인문

학적인 융복합 패러다임의 정립은 인

류의 문명화된 세상을 유지, 발전시

키는데 중요한 동력이 될 것이다. 

7제1606호  |  2016년 5월 9일 월요일

칼럼

예정 교리는 사람들의 성격을 다음

과 같이 바꾸어 놓았다.

첫째, 예정 교리는 자신의 삶을 독

립적으로 꾸려가도록 자극했다. 누

구도 신의 결정을 알 수 없고, 한번 

내려진 결정은 결코 번복될 수 없다. 

따라서 아무도 자신의 구원에 도움

을 줄 수 없다. 부모도, 형제도, 친구

도, 성직자도, 그리고 신도 …. 사람

은 자신에게 주어진 운명을 홀로 책

임져야 한다. 이러한 신앙 태도에서 

근대 개인주의가 형성됐다. 둘째, 예

정 교리는 개인들을 신의 영광을 증

대시킬 수 있는 능력, 예를 들면 전

문 지식과 기술 등을 위주로 하는 합

리적 조직 형태로 결합시켰다. 이 조

직은 혈연, 지연, 신분이 아니라 합리

적 규칙을 중심으로 운영됐다. 셋째, 

예정 교리는 윗사람에게 존경을 표

해야 했던 전통 사회의 위계서열 풍

습을 개혁했다. 인간에게 과도한 존

경을 표하는 것을 피조물 숭배라고 

여겨 배척했다. 이런 반(反)권위적 

태도는 민주주의 문화의 기초가 됐

다. 넷째, 예정 교리는 직업을 소명으

로 여기고, 정직하고 근면한 직업 생

활을 하도록 격려했다. 어떤 직업에 

종사하든 그것을 하나님의 소명으

로 여겨야 한다. 정직하고 근면한 직

업 활동에서 오는 성공은 자신이 구

원받았다는 사실을 증명해주는 증

거다. 직업 활동에 성공했다는 것이 

구원에 영향을 미칠 수는 없지만 구

원받았다는 증거는 될 수 있다. 다섯

째, 예정 교리는 삶 전체를 금욕적으

로 통제하는 방식으로 철저하게 자

기 관리를 하도록 자극했다. 구원받

은 사람이라는 것을 증명하기 위해

서는, 마음 내킬 때 선을 행하는 것

이 아니라 순간마다 선과 악의 싸움

에서 악을 억제하고 선을 행하는 방

식으로, 자신의 삶 전체를 아주 계획

적으로 꼼꼼하게 관리하고 자신의 

욕망과 성격을 통제할 수 있는 금욕

적인 행동이 필요했다. 여섯째, 예정 

교리는 부의 축적을 긍정적으로 보

도록 동기를 부여했다. 정직한 직업 

생활을 통해 획득한 돈은 구원에 대

한 확신을 증명하는 표시였다. 돈을 

버는 것이 죄가 아니라 돈을 낭비하

는 것이 죄다.

그러나 자본주의가 하나의 제도로 

작동하기 시작하자, 그 정신의 원천

이었던 종교적 신앙은 사라졌다. 이

제 자본주의는 신앙의 의미를 추구

하는 활동에서 단지 생존을 위해 적

응해야 하는 거대한 우주로 변했다. 

자, 이제 다시 한 번 생각해보자. 여전

히 자본주의 하면 돈이 최고라는 생

각이 떠오르는가?

참여마당

나호정
(원자력공학 2011)

빠르게 변해가는 세상 속에서, 과거부터 많은 단어들이 젊은 

층의 세대를 대표하곤 했다. 90년대의 ‘X세대’, 2000년대의 ‘N

세대’가 그 사례다. 이 단어들은 이전 기성세대와는 다른 새로

운 면모를 드러내거나 컴퓨터의 보급으로 펼쳐진 정보화 사회의 

모습을 상징적으로 보여주곤 했다. 그렇다면 2016년 현대를 살

아가는 젊은 세대를 대표하는 단어는 무엇일까? 그 답은, 불행히

도, ‘N포세대(Ｎ抛世代)’라고 할 수 있겠다. ‘N개의 것들을 포

기했다’라는 뜻의 N포세대는 어느새 우리 사회의 청년층을 대

표하는 말이 되었다. 사회의 어두운 면을 단적으로 드러내는 단

어가 한 세대를 대표하는 말이 된 것이 참으로 유감스럽기 그지

없다. 

하지만 ‘세대’라는 거대한 단어 앞에서 ‘개인’은 한없이 작은 

존재로 느껴지기 마련이다. 덕분에 우리는 ‘N포세대’라는 단어 

앞에 고개를 숙일 수밖에 없게 된다.

한 세대 집단을 나타내는 단어의 등장은 각 시대를 대표하는 

변별성을 보여줄 뿐 만 아니라 해당 세대 젊은이들의 무비판적

인 수용과 은연의 소속감을 함축, 형성하기도 한다. 불안이 도래

하는 현대사회 속에서 지금의 N포세대 역시 그러하다. N포세대

의 시작은 ‘3포세대’부터였다. ‘연애, 결혼, 출산’을 포기했다는 

3포세대는 인간관계 형성과 사회 유지의 필수적 요소들을 포기 

대상으로 둔다는 점에서 많은 우려를 낳았다. 하지만 이러한 ‘포

기’는 개선되기는커녕 오히려 들불처럼 번져나가서 ‘인간관계와 

내 집 마련’까지 포기하는 ‘5포세대’의 등장으로 이어지더니, 급

기야 이제는 ‘건강, 외모관리’ 등에 이르는 모든 것을 포기한다

는 전포 세대(全抛世代)라는 단어까지 낳기에 이르렀다. 현대의 

많은 젊은이들은 위에서 언급한 요소들을 포기하는 것을 ‘사회

구조적 문제’가 아닌 단순한 현상의 모습으로 받아들이게 되고 

말았다. 뿐만 아니라 오늘날의 젊은이들은 나의 어려움을 세대

와 공유한다는 ‘거짓된 안도감’ 에 사로잡혀 ‘N포세대’라는 단

어에 대한 저항감 없이 이 단어를 스스로의 아이덴티티로 너무

나 쉽게 수용하는 모습을 보인다. 

하지만, 단어의 힘은 대단하다. 한 때 이슈가 되었던, 국립국어

원에서 만든 표준국어대사전의 ‘연인(戀人)’ 항목 의미변화가 

좋은 사례다. 당시 이 항목의 의미가 ‘서로 사랑하는 관계에 있

는 남녀’에서 ‘서로 사랑하는 관계에 있는 두 사람’으로 변경되

면서 성소수자들에 대한 사회적 인식을 바꾸는데 적지 않은 기

여를 했다는 점은 단어가 지니는 사회적 영향력을 보여주고 있

다. 하지만 단어가 힘을 갖는다면, 그것의 부정적 영향력 또한 긍

정적 영향력만큼이나 상당할 것이다. 

우리가 현대사회 최악의 단편상을 보여주는 ‘N포세대’와 같

은 단어들을 무력하게 수용하기 보다는, 그것이 내포하고 있는 

여러 사회적인 문제점들을 경계하고 앞으로 해결해야 할 과제로 

여겨야 하는 이유가 여기에 있다. 세대의 문제점을 ‘수용’하지 말

고 그것을 직면하고 개선해나가려 움직이는 한 사람 한 사람의 

사상적인 변화가 이뤄진다면, 우리는 캠퍼스 너머의 세상을 어둡

게 바라보게 만드는 이 ‘N포세대’라는 단어를 ‘과거 한 때의 시

대상’으로 만들어 버릴 수 있을 것이다.

▶1면에서 이어짐

인공지능 알파고 쇼크와 인류문명의 미래

이제 자본주의는 신앙의 의미를 

추구하는 활동에서 단지 생존을 

위해 적응해야 하는 거대한 우주

로 변했다

송경재
인류사회재건연구원 

교수

전문가칼럼 - 인공지능

‘N포세대’라 불리는 우리, 

 그래도 포기하지 맙시다 


