
즐겨보는 케이블 채널에서 아프리

카 어린이 후원 광고가 방영될 때마

다 마음이 몹시 불편하다. 수전 손택

이 이미 오래 전에 날카롭게 지적했

듯이 ‘타인의 고통’에 오히려 무감각

해지게 만드는 감상적인 이미지도 그

렇거니와, 세계 유수의 구호단체들이 

줄지어 같은 내용의 광고를 연달아 내

보내는 탓이다. 차별성 전혀 없는 저 

광고들의 게재료는 얼마일까? 며칠 

전 어느 인권 활동가로부터 구호 모

금이 저들 단체의 주요한 수입원이라

는 말을 듣고는 마음이 불편하다 못

해 비통해졌다. 감성의 신자유주의.

마이클 애플의 말마따나 “교육은 

이 비극적인 시대에 위로와 희망을 

주는 사회적 비전과 긴밀하게 연결

돼 있다.” 그는 묻는다. 교육은 사회

를 바꿀 수 있을까? 자신의 저서 제

목이기도 한 이 질문은 이미 ‘그렇다’ 

혹은 ‘그럴 것이다’는 낙관을 강하게 

암시한다. 서론에서부터 성공여부

는 상황에 따라 다르다고 슬쩍 딴청

을 피우지만, 그는 자신의 주장을 굽

힐 뜻이 없어 보인다. 하지만 한국 사

회에서는 먼저 이렇게 물어봐야 하

지 않나? 사회는 교육을 바꿀 수 있

을까? 지금 같은 한국 교육으로 세상

을 바꿀 수 있다고? 바늘 끝에 천사

가 몇 명 올라갈 수 있을까를 논하는 

게 차라리 낫겠다.

복잡한 심경으로 참석한 어느 시민

교육 포럼에서 기조 강연을 듣다가 

낭패감과 존경심이라는 양가감정을 

동시에 느꼈다. 참 오랜만이다. 교육

학자인 강연자의 문제의식은 ‘시민교

육을 어떻게 일상화할 것인가’였다. 

답을 구하기 위해 그는 먼저 이 시대

가 요구하는 좋은 시민의식의 윤곽

을 그린다. “부당한 국가권력에 대항

하여 시민의 권리와 의무를 옹호하

는 사람이기도 하지만, ‘지역사회를 

자신의 삶의 터전으로 여기며 지역

사회 안에서 지역주민들과 소통하는 

가운데 지역사회 발전의 비전을 지니

고 지역사회의 문제를 스스로 찾아 

해결할 역량을 지닌 시민’이 오늘날 

우리 사회가 주목해야 할 좋은 시민

인 것이다.”

시비를 걸만한 대목이 단 한 구절

이라도 있는가? 없다. 그럼에도 불구

하고 낭패감이 든 이유는 뻔하다. 대

한민국 교육기본법에 ‘민주시민의 육

성’이 교육의 목적이라고 명시되어 있

지만, 학교에서 정말 민주시민이 길러

지고 있는가? 일상의 시민교육을 고

민하는 나는 과연 저런 시민을 단 한 

명이라도 교육할 자신이 있는가? 목

표는 완벽할수록 아득해지는 법이다. 

반면, 맹세코 반어(反語) 뉘앙스를 조

금도 섞지 않고 말하거니와 강연자에

게 존경심을 갖지 않을 수 없다. 어떠

한 위로와 희망도 주지 못하는 교육

여건에도 불구하고 저렇듯 진지하게, 

집요하게 시민의식과 시민교육의 의

미와 과제를 파고들어가는 모습에 진

심으로 박수를 보내고 싶다.

사람에 대한 지식이건, 사물과 사건

에 대한 지식이건 제대로 된 앎은 자

신 주변의 것으로부터 시작하는 게 

맞다. 그러나 지금 이 사회 학생들의 

발은 땅을 딛고 있지 않다. 시선 또한 

세계를 바라보도록 강요당하고 있다. 

역설적이게도 그렇게 밀어내기, 찍어

내기 교육-기계를 통과한 학생들 대다

수는 세계로 진출할 기회조차 갖지 못

한다. 세계도 잘 모르고, 지역은 더더

욱 모르는, 이 ‘세계시민’도 ‘지역시민’

도 아닌 ‘시민’들을 어찌할 것인가?

에이란 쿠르디란 이름을 기억하시

는지 모르겠다. 지난 9월초 터키 해변

에서 숨진 세 살배기 시리아 어린이 

말이다. 시리아 ‘난민’ 문제를 단숨에 

세계 여론의 초점으로 올려놓았던 이 

꼬마는 벌써 잊혀졌다. 11월13일 파

리 테러의 영향도 크지만, 애초부터 

에이란 쿠르디 역시 국제구호기관들

의 아프리카 아동 후원 광고와 동일

한 방식으로 이미지만 소비되었기 때

문이라고 해도 지나치지 않다. 서두에 

언급한 교육학자 마이클 애플이 ‘난

민’이라는 용어에 정색을 하고 이의를 

제기하는 이유도 이와 무관치 않다. 

애플은 ‘난민’이라는 용어가 이들의 

익명성을 강화함으로써 이들이 국가 

주도 살인과 공적 정책에 의해 강제로 

쫓겨난 ‘공화국의 시민들’이라는 점을 

은폐한다고 지적한다. ‘난민’은 원인

이 되는 갈등을 ‘청소’하는 정치적 용

어가 된다는 것이다.

우리가 시민의식을 제대로 기르고

자 한다면, 시민을 난민으로 몰아붙

이는 (국제)정치학의 메커니즘과 난

민은 멀리 있지 않다는 점을 우선 가

르쳐야 하지 않을까? 인류학자 조한

혜정의 지적처럼, ‘난민-되기’를 실천

하는 것이 암담한 미래에 대응하는 

현명한 지름길인지도 모른다. 어쩌면 

‘난민-되기’에서 하이픈을 아예 빼든

가 자기 자신이 난민임을 자각하는 

게 더 빠르고 정확한 길일 수 있다. 우

리가 에이란 쿠르디처럼 재화(災禍)

를 피해 고국을 떠나야 하는 처지는 

아니라 하더라도, 아프리카 어린이들

처럼 굶주리는 형편은 면했을지 몰

라도, 37분마다 1명이 스스로 목숨을 

끊는, 내전 사망자 숫자에 버금가는 

OECD 자살률 1위 국가의 국민이라

는 사실 하나만으로도 우리는 스스

로를 난민이라 불러 모자람이 없다. 

애플이 강조해마지 않는 사랑과 돌봄

과 연대의 노동을 일깨우는 일도, 일

상 시민교육을 고민하는 교육학자가 

지향하는 지역사회형 시민 교육도, 

난민-되기 혹은 난민이라는 자각부

터 먼저 깨우치고 볼 일 아닌가.

7제1601호  |  2015년 12월 7일 월요일

칼럼

장칼라스 재판에서 종교의 불관용

을 목도한 볼테르 역시 『철학사전』

에서 “자신의 의견과 같지 않다는 이

유로 자기 형제를 박해하는 사람은 

괴물”이라며 이성적 판단에 따른 관

용을 주장했다.

이렇듯 근대에 탄생한 관용의 역사 

기저는 인간 존엄성에 대한 깊은 이

해의 소산임을 부인할 수 없다. 선지

자들이 말한 관용이란 무조건적인 

용서나 이해가 아닌 이성의 능력을 

지닌 사람이 서로에게 갖추어야 할 

하나의 덕목이다. 볼테르와 함께 18

세기 계몽주의 사상가들이 공유했던 

관용의 정신 밑바탕은 종교적 차원

과 특정 계층이 베푸는 아량이 아닌 

순전한 개인의 영역으로 자리매김 되

었다. 

관용이 개인의 영역으로 넘어갔다

는 것은 어떠한 관용에 대해서도 말

할 수 없음을 의미한다. 무제한적 관

용과 무제한적 자유는 백퍼센트 일

치하기 때문이다. 무제한의 관용이 

구속을 낳는 모순을 그냥 볼 수 없어 

어떤 형태로든 개입한다면 개인의 자

유를 억압하는 것이 된다. 강자가 약

자를 제지하려는 시도에서 끊임없는 

분쟁이 발생하고, 결과적으로 공동

체의 존립이 위협을 받게 된다. 이는 

소수민족이나 사회적 약자의 권리가 

침해받는 불상사를 초래하고 만다. 

딜레마에 봉착한 현대인들은 사회

악과 인류에 대한 범죄에까지 관용을 

적용해야 하는가에 진지한 검토를 

시작한다. 20세기 철학자 칼 포퍼는 

『열린사회와 그 적들』에서 “관용에 

한계를 긋지 않으면 관용 자체가 존

립할 수 없다”고 목소리를 높인다. 관

용을 위협하는 자들에게까지 무제한

의 관용을 베푼다면 관용정신 자체

가 파멸될 것을 경고한 것이다. 

이런 문제의식에서 볼 때 관용의 

정신이 현실 삶에 바르게 정착되기 

위한 한계를 분명히 할 필요가 있다. 

다원화 된 오늘의 세계는 그 어느 때

보다 관용이 절실하게 요구된다. 지

구촌 곳곳에서 일어나는 종교적 갈

등은 물론 이념적, 인종적, 문화적 갈

등에서 요청되는 정신이 관용이다. 

계급, 종교, 문화, 이데올로기, 피부

색 등을 가진 사람들과의 차이와 다

름을 인정하고 차별을 넘어서 다양성

의 조화를 이뤄내야 한다. 나아가 나

와 다른 그들이 우리가 되어 공존할 

수 있는 관용의 핵심은 상호 호혜적

이라야 가능하다. 상호 호혜란 진정

한 관용을 베푸는 이타심이다. 또한 

관용적이지 않은 사람에게는 관용을 

베풀지 않을 권리이기도 하다. 칸트

가 말했듯이 인간을 수단이 아닌 목

적으로 대하면 가능하지 않을까.

참여마당

대학생으로서

우리가 해야할 일

권순학
(식품생명공학 2015 )

이 이야기는 매학기 마다 시민교육 활동으로 꾸준히 다뤄졌던 

국내 교내 청소노동자의 처우와 고용개선 문제에 관련된 것이다. 

우리학교 청소노동자는 각 건물별로 10명 정도가 배체되어 있

으며 중앙도서관과 국제학관을 담당하는 15명을 제외하면 모두 

용역계약직이다. 용역과 정규직은 고용 불안정 외에도 많은 차

이가 있다. 도서관처럼 교직원 식비처리가 되는 곳이 있는 반면 

단과대학들의 경우 식비가 한 달에 6만원으로 책정되어있어 대

부분의 아주머니들이 도시락을 싸오는 경우도 많다. 월급에 있

어서도 큰 차등이 존재한다. 정규직은 매 년 마다 호봉이 쌓이고 

월차, 연차, 보험비용까지 모두 지원이 되는 반면, 용역계약직은 

월급은 최저시급보다 조금 높은 수준에 머무르는 데다, 월차쓰

기도 눈치가 보이는 상황이다. 복지문제 또한 간과할 수 없다. 지

친 몸을 뉘일 휴게실만 해도 냉방과 통풍이 잘 안되고, 냉장고가 

없는 등 열악한 상황에 처해있다. 

처음에는 다른 학교의 좋은 점을 벤치마킹해서 학교에 건의하

고자 했다. 또한 경희대학교 국제캠퍼스에는 왜 청소노동자노

조가 없는지 알아보고자 했었다. 처음에는 내 생각대로 흘러가

고 세상을 바꿀 수 있을 줄 알았는데 세상은 20살 대학생에게 그

리 녹록한 곳만은 아니었다. 이화여대에서는 집 주소까지 물었

고 건국대에서는 신고한다고 으름장을 늘어놓기도 하였다. 조

사에 응한 학교라고해서 다를 것은 없었다. 조사를 실시한 모든 

학교가 용역업체를 쓰고 있었고 청소노동자의 처우개선에 관련

한 질문에서는 다들 짜기라도 한 듯 ‘학교는 용역회사와 계약을 

했기 때문에 상관이 없고 모른다’는 말을 반복했다. 그렇게 연세

대, 중앙대, 건국대, 서울여대, 숙명여대, 인하대등 여러 학교를 

조사해보았지만 벤치마킹을 할 만한 학교는 없었고, 용역업체들

은 전화를 곧바로 끊어버리고는 했다. 세상의 부조리함에 대해 

인식하고, 행동으로 나서야한다는 대학생의 책임감은 주인 잃은 

짐으로만 느껴졌다. 그러던 중 우리학교에서 자회사를 설립하여 

계약직 노동자들을 직고용한다는 소식이 들려왔다. 현장방문시

간을 조율하기 위해 중앙도서관에서 일하시는 분들을 찾아뵈었

을 때에 ‘노조가 설립되고 있다’는 이야기를 전해 듣게 된 것이다. 

그 자리에서 청소노동자 아주머니께 이렇게 말씀을 드렸다. “저

희는 그저 들쑤시고만 다녔지, 결국은 이렇게 어른들이 해결해

주셨네요.” 그런데 이 말을 받아 아주머니께서는 따뜻한 목소리

로 말씀해주셨다.  “매 학기마다 학생들이 찾아와서 학교에 건의

도 해주고, 그 덕에 팻말도 바뀌고 했어요. 우리를 생각해줘서 고

맙기만 하지.” 

이 말을 들으니 죄송하면서도, 문득 그게 대학생의 진짜 역

할이자 책임이 아닌가 싶기도 했다. 불합리한 점을 보고 지나치

지 않는 것, 정치적 시선을 배재하고 문제를 인식하여 해결하기 

위해서 부딪쳐보는 것이 우리가 할 수 있는 일이며 사회를 바꿀 

힘은 없어도 문제를 인식하고 문제를 가로막고 있는 현실의 벽

에 던져지는 돌이 되는 것이 우리가 해야 할 일임을 깨닫게 되었

다. 현재 우리 학교의 자회사 설립은 우리학교와 희망제작소가 

MOU를 체결한 단계다. 국제캠퍼스의 노조는 조성된 상태다. 하

지만, 여전히 학생들의 꾸준한 관심은 필요할 것이다. 

▶1면에서 이어짐

시민교육, 시민의식 그리고 난민

양훈도
후마니타스

칼리지

전문가 칼럼 - 시민교육

‘세계시민’도 ‘지역시민’도 아닌 

‘시민’들을 어찌할 것인가?

지금같은 한국교육으로 세상을

바꿀 수 있겠는가?

18세기 계몽주의 사상가들이 공

유했던 관용의 정신 밑바탕은 종

교적 차원과 특정 계층이 베푸는 

아량이 아닌 순전한 개인의 영역

으로 자리매김 되었다. 


